
Lucaa del Negro

MĀ SHĀ’ ALLĀH 
[ماشاءاّلل]

(XXI Century Schyzoid Man)



Lucaa del Negro, Mā shā’ Allāh [ماشاءاّلل]
Copyright© 2019 Edizioni del Faro
Gruppo Editoriale Tangram Srl
Via dei Casai, 6 – 38123 Trento
www.edizionidelfaro.it – info@edizionidelfaro.it

Prima edizione: marzo 2019 – Printed in EU

ISBN 978‑88‑6537‑701‑7

In copertina:  
Facciata del Palazzo Califfo Mshatta ad Amman Giordania 743‑44  
(particolare; elaborazione digitale dell’autore)

© Staatliche Museen zu Berlin Museum für Islamische Kunst

In quarta di copertina:  
Osservare il cielo (particolare; fotoelaborazione digitale dell’autore)



Prefazione “ à l’occidental”� 13

Esordio (… da quale mondo?)� 17

Lo studio (primo)� 22

Cenni storici (motivazioni sepolte)� 24

Tratteggi moderni (premessa)� 29

Tratteggi “moderni”� 33

L’inizio (della fine). La prima parte� 53

“La Volontà di Dio è di Dio!” La seconda parte� 62

La terza parte (dell’ego)� 69

Polis, politica� 74

La retta interrogazione� 85

Un passo� 94

Pensiero sincronico, pensiero diacronico…� 102

Ri-velare, ri(s)vegliare� 112

Il potere� 124

L’Uomo. [Il solo] Uomo� 130

Letture e riletture� 133

La fragile sostanza� 145

Flectamur facile, ne frangamur� 160

Mussulmano 1 (Voler-Dover-Poter-Fare)� 187

Mussulmano 1.1 (vita natural durante)� 189

Mussulmano 1.1.1 (errare humanum est, perseverare autem 
diabolicum)� 190

Argomentazioni come strumento di massificazione incontrollata� 191

Elementi per un’analisi politica del non intervento� 199

Etnografia dell’Islam; il nostro secolo (m; ma; maf)� 208

Ex (-cursus; -plicit; -itus)� 250

Note dell’autore ed epilogo autobiografico� 266

Note� 271



“O gente, prestate attenzione e ascoltate bene perché non so se, dopo questo an‑
no, sarò ancora tra di voi. Quindi ascoltate attentamente le parole che sto per 
dirvi e riportatele a coloro che oggi non sono qui presenti.
O gente, proprio come considerate Sacro questo mese, questo giorno e questa cit‑
tà, considerate allo stesso modo la vita e le proprietà di ogni Mussulmano. Con‑
segnate la merce che vi è stata affidata ai legittimi proprietari.
Non fate del male a nessuno in modo che nessuno possa farlo a voi.
Ricordate che incontrerete certamente il vostro Signore e, con Lui farete i conti.
Allah ha vietato di prendere l’usura (interesse)
quindi tutti gli interessi d’ora in poi non saranno presi in considerazione…
Attenzione a satana, per la sicurezza della vostra religione.
Egli ha perso ogni speranza nel potervi sviare nelle grandi cose, quindi attenti 
a non seguirlo nelle piccole cose.
O gente, è vero che avete alcuni diritti sulle vostre donne ma, anche loro han‑
no diritti su di voi. Se esse rispettano i vostri diritti allora a loro appartiene il 
diritto di essere nutrite e vestite con gentilezza. Trattate bene le vostre donne e 
siate gentili con loro. Esse sono le vostre compagne e buone aiutanti ed è vostro 
diritto che non facciano amicizia con qualcuno che voi non approvate, così come 
non commettere mai adulterio.
O gente, ascoltatemi seriamente, lodate Allah, eseguite le vostre cinque preghie‑
re quotidiane (Salaah) digiunate nel mese di Ramadan e pagate la Zakaat con 
ciò che avete. Performate l’Hajj, se potete permettervelo. Voi sapete che ogni 
Mussulmano è il fratello di un altro Mussulmano. Siete tutti uguali. Nessu‑
no ha superiorità sugli altri eccetto con la pietà e le buone azioni. Ricordate, un 
giorno sarete di fronte ad Allah e dovrete rispondere delle vostre azioni. Quindi 
fate attenzione, non sviate dalla giusta strada quando non ci sarò più.
O gente, nessun profeta o apostolo verrà dopo di me e non ci sarà una nuova Fe‑
de. Ragionate bene, O gente e, capite bene le parole che vi trasmetto. Lascio die‑
tro di me due cose: il Corano e il mio esempio, la Sunnah e, se li seguite, non 
sarete mai sviati. Tutti quelli che mi ascoltano dovranno passare le mie parole 
agli altri e quelli ad altri ancora; e possano gli ultimi capire le mie parole me‑
glio di quelli che le hanno ascoltate direttamente da me.
O Allah, sii mio testimone per aver trasmesso il Tuo messaggio al Tuo Popolo”.

Maometto, l’Ultimo Profeta – l.P.s.d.L.  –; 
nono giorno di Dhul Hijjah 10 AH,  

nella Valle Uranah del Monte Arafat 

(صلى الله عليه و سلم)



…(to) use a different language instead of my native,
it is for revealing that words,  

sometimes, are ink over paper and,
when feelings comes out with power,

we must accept that behind and inside of itself  
there is a world of knowledge  
where they are almost useless.

There are no gates when we share the same life 
under Allah the Merciful;

there are no languages that could hinder  
the meaning of life and, all will be simple.

Roses are not only flowers, roses are one part  
of an excellence; when we cut it, it is just  

a short demonstration  of the beauty  
we can not afford in. 

Now.

May you always be protected and available  
to all the People as you are; 

today.



MĀ SHĀ’ ALLĀH 
[ماشاءاّلل]

(XXI Century Schyzoid Man)



	 13

Prefazione “ à l’occidental”

La suddivisione generalizzata in blocchi, leggi di micro e macro 
economie e di settori geo‑politici, di alleanze strategiche e di 

mercato, militari e di ogni altra caratteristica sociale ed economica 
standardizzata e indicizzata, è una strategica e conveniente visione 
post ideologica appartenente a un’unica globale e dominante pseu‑
do‑trans cultura post‑modernista, la quale, nell’epoca odierna, alla 
base delle sue peculiarità, riporta evidente una completa genuflessio‑
ne al mercato finanziario; attraversando lo studio degli insiemi fi‑
no ad arrivare ai più complessi algoritmi informatici di ricerca, que‑
sto disegno mondiale composto da intersezioni settoriali e interdi‑
pendenti, diviene indice di un attivo e unico modello in corso d’ope‑
ra, uno certamente e razionalmente possibile, anche se non del tutto 
realizzabile nella dimostrazione di ammissione del pensiero utopico 
come parte della sontuosa discriminazione degli Ordini divini, qual‑
siasi essi possano essere percepiti ed eventualmente accettati. L’inter‑
pretazione di massima che consegue, è una visione globalizzante di 
ogni attività in un percorso assoggettato includente dell’eletta prati‑
ca religiosa, tema che è stato sviluppato in questa opera.

Le esemplificazioni, spesso di comodo, senza discriminazione di 
sorta e investite da esperienze le più oneste possibili, non possono 
sottrarsi (nell’ottica a tratti pregiudizialmente presentata) da una 
logica di predominio culturale, quel arcaico atteggiamento fondato 
molto probabilmente su esperienze guerrafondaie; in qualche ma‑
niera, ogni classificazione, ogni catalogazione, ogni intervento atto 
a misurare e pianificare, detiene, per questo fare, una condotta au‑



14	 Prefazione “à l’occidental”

toritaria e impositrice con conseguenze sanzionatorie nelle conclu‑
sioni di ragionamento.

La definizione di Occidente, come quella fronteggiante di Orien‑
te, per questo esemplare testo, è classificazione di comodo che nel 
termine geografico ha una valenza di sommaria descrizione ma, uti‑
lizzata in contesto extra geografico, colloca posizioni precise e di ri‑
guardo al servizio enunciativo di tipiche dissertazioni pilota, accen‑
trando e influenzando il ragionamento stesso nei canoni che con‑
traddistinguono l’una, descrivente, di fronte all’altra, descritta: l’e‑
clatante esito, consegna rapporti speculativi e a sé vincolati, suffra‑
gati, strozzati, finanche ridicoli e imbarazzanti per quelle analisi e 
per quei confronti ottenuti da una lettura soggetta a questo droga‑
to processo.

La stessa richiesta prima di informazioni, scaturita da un ragiona‑
mento connotato da questa condotta, è falsificante o favoreggian‑
te di risposte “utili” e per così dire gradite ma, consegna un segui‑
to poco attendibile nella espressione di verità che dovrebbe impe‑
gnare; il tono investigativo, essendo il prototipo di ogni dialogo di 
questa specie, esclude la possibilità di elevare il proprio modello a 
misura equa o medesima con l’interlocutore di turno, impegnando 
quest’ultimo a divincolarsi e quindi a sottrarsi, cioè celando inve‑
ce di espandere l’ampiezza del tema proposto e le connotazioni sue, 
laddove quelle e solo quelle, espresse con libertà e con la stessa auto‑
rità di ogni altra in merito, siano azioni, siano idee eccetera, sono la 
possibile risposta di cui si necessitava.

Il richiedere una risposta per cui la propria domanda possa venire 
soddisfatta e meglio possa arginare le proprie limitate conoscenze 
nel merito, pone inevitabilmente l’interrogato e non più l’interlo‑
cutore verso una particolare costrizione; nel caso in cui la domanda 
sia decifrabile (per il tema ivi proposto) con il voler sapere se un at‑
to sia riconducibile all’Islam oppure se una persona è mussulmana, 
il dialogo si conclude con l’asserzione di testimonianza della Fede 
(Alhamdulillah!) che è una formula precisa e corretta ma che di fat‑



Prefazione “à l’occidental”	 15

to erge un muro tra le persone schierate, oppure, consente il prose‑
guire del dialogo alloggiando nella rispettiva propria trincea (espor‑
re una risposta per cui il trovare o no un segno islamico per un atto, 
posta un interrogazione del genere, va da sé divenga replica pratica‑
mente impossibilitata a soddisfare tale domanda resasi comprensi‑
bile e già per altro affogata nel pregiudizio di chi l’ha di fatto for‑
mulata, in un attendibile risposta certamente suffragata di diritto 
di autodifesa per la sua incolumità e cioè ponendo fronte a chi sto‑
ricamente è disposto a gettare regole anche a quel Dio cui egli, l’in‑
terrogato, crede schierandosi).

Il fedele in quanto tale, nell’elevazione a mussulmano che non osa 
additare Dio, risulta sottomesso (muslim) quando è individuato e 
cioè ricondotto dalle sue pratiche a sé, per cui individuare è il ver‑
bo che si adatta e meglio si addice a questo apprezzamento o deprez‑
zamento (peccaminoso comportamento) della persona; l’individuo 
ritrova così una responsabilità avvalendosi della ritrovata consape‑
volezza di non avere fardelli e colpe da sostenere, constatando con 
ragione che laddove colpe siano evidenti e da portare in giudizio, 
queste sono di competenza del legislatore del paese in cui egli si tro‑
va, scagionando senza equivoci ogni correlazione con la Fede isla‑
mica nei suoi termini di origine.

La prima tensione e certa preoccupazione a cui sottostà codesto 
saggio che si vorrà infine considerare ambivalente, destino e dell’O‑
riente e dell’Occidente immolato a privilegiato lettore, è esattamen‑
te questa: una lettura per così dire approssimata da una predisposi‑
zione occidentalista del ragionamento, presenterà solamente obie‑
zioni possibili per contrasto del contenuto, trovando un insieme e 
caotico e disordinato le fonti richiamate; la struttura a cui si sostie‑
ne detta previsione occidentale, certamente straordinaria per la for‑
mula vincente in cui propone ordine, splendore e ricchezza di que‑
sto mondo, è ben poco discutibile nei fatti ma rimane un’unica por‑
tante, un’unica colonna che da sola non potrà reggere il peso dell’in‑
tera umanità e specialmente di quella parte che oggettivamente, per 



16	 Prefazione “à l’occidental”

le condizioni sue misere ma numericamente vincenti, potrà sola‑
mente premere con forza istintiva su di essa fino a portarne il suo 
completo dissesto.

Qualunque tentativo di ricostruire un percorso, secondo lo sche‑
ma occidentale ora presunto ma doverosamente alternativo a sé, do‑
vrà essere plasmato e adattato alla definizione di verità anche estra‑
polata alla maniera situazionista e, questo esclusivo capitolo saggi‑
stico, nella eccezione linguistica dello stile ora proposto, asseconda‑
to questo fare, risulterà sì una offerta quasi certamente inutilizzata 
eppure utile se regolata da un assetto che tenga conto dei dati con‑
tenuti come veritieri di cui si potrà ben fare verifica e, una titolatura 
dei capitoli adattati e conformati per questa occidentale educazione 
da portare a slogan per una lettura senza obbligo di sequenzialità.

L’unica prospettiva perseguibile per una comprensione del testo 
proposto, in definitiva (questa è un indicazione assolutamente spe‑
ciale!) è quella che prevede una rilettura occidentale posticipante 
delle manifestazioni di accoglienza che la persona islamica avreb‑
be trasmesso, perché solo attraverso l’islamica coscienza il mussul‑
mano può ammettere di voler comprendere e, nello stesso istante, 
solo attraverso la rilettura occidentale il mussulmano potrà quindi 
ammetterlo, presentando così l’ultima e certa preoccupazione insi‑
ta in questo testo.



	 17

Esordio (… da quale mondo?)

La mia innocenza di infante in attesa costante di aiuto mi descri‑
ve; nell’ignoranza sì definita genitale, porto la garanzia per elen‑

care elementi non espiatori ma oggettivamente responsabili di una 
ordinata destabilizzazione – leggi esondazione – del fiume di anime, 
a partire dall’inizio della fine della Rivelazione Ultima (Umma pre 
Kharigita) e fino all’alba dei Mondi con il verso ai moderni aridi ter‑
ritori, sterili per un nuovo messaggio profetico. Rifiuto totale di ere‑
ticismo precristiano aristotelico e della dimostrazione precristiana di 
Platone; questo affondo è alla storia interna del peripateticismo co‑
me fucina interna di eresie, con lo scopo di distruggere dall’interno 
le linee della storiografia ortodossa moderna, quasi a cercare ragione 
in quella innocente infanzia acculturata e, fino all’assertività taleba‑
na dell’uomo adulto (mentispraeparatio), in preparativo incisivo e ob‑
bligato alla islamica moderna lettura di specie.

Aver vissuto vite altrui e potendole certamente vivere (sistematiz‑
zazione empatica) porta questo personale sogno a vivere nel sogno 
e, di questo, si alimenta l’anima nei suoi excursus per il frutto dell’i‑
spirazione spirituale che insegue il tempo attraverso gli spazi celesti.

La non evoluzione spirituale partorita nel quarto mese di vita fe‑
tale, permette il mantenimento In Grazia per questa prematura 
scrittura diurna e, sarà come è, l’anima trasposta su queste righe, 
dove oggi l’evidenza di una non conversione è mantenimento dello 
status indicato divenendone la costante come lo è.

La difformità dall’indottrinamento, quale pratica culturale im‑
posta, sarà la chiave per una lettura aperta e sparsa nel vento come 



18	 Esordio (… da quale mondo?)

per materializzare il soffio dell’anima che deve raggiungere attraver‑
so l’aria le anime altre.

Una “terza via” dello Spirito.
Così è sempre stato; così è sempre stato.
Sottomissione non a Dio ma da Dio.

(“Mussulmano” tra gli umani. “Mussulmani”  
tutti gli umani: “esseri”; “esseri umani”).

Lo Jihad grande (sforzo interiore anche e soprattutto violento per 
la caratterizzazione moderna frutto della grande, egocentrica e di‑
sambigua ricerca scientifica dell’Io) è parzialmente riassunto per la 
trasposizione esplicativa necessaria (tratto post‑ermeneutico) nell’e‑
poca storica questa; l’uso della sporadica terminologia in caratte‑
ri arabi, è un dovuto mezzo e necessario per la stesura del presente, 
in favore e ringraziamento agli studiosi fin qui giunti (rappresen‑
tare e dimostrare il limite della facoltà occidentale di abbandono 
del ragionamento o della sufficienza usata talvolta per la traduzio‑
ne del Testo coranico in citazioni anche formali, è disinteressarsi ol‑
tre ogni limite della ricchezza lessicale della lingua araba di origine: 
l’arabo, è una lingua che spinge le composizioni di parole, infatti, si 
deve ricorrere a perifrasi per esprimere certe idee complesse dove un 
molto ampio vocabolario e una rara flessibilità delle forme è sem‑
pre vivo; ci sarebbero, per esempio, 80 diverse parole per esprimere 
il miele, 200 per il serpente, 500 per il leone, 1.000 per il cammel‑
lo, tanto per la spada e fino a 4000 per rendere l’idea di sventura. Si 
tratta di una serie di idee sfumature, sottigliezze che hanno portato 
a condizioni speciali molti termini utilizzati per la stessa idea: una 
miriade di figure e tropi).

A fondamento e, per inciso, a testimonianza inequivocabile del 
rispetto totale del Divino Testo Unico e Sacro, il Sacro e Divino 
Corano fonte inesauribile della presente riflessione, certamente im‑
pura nell’accostamento se compresa in esercizio di stile, attestazio‑



Esordio (… da quale mondo?)	 19

ne scevra dall’idea di manipolazione si debba intendere, la prima ci‑
tazione si abbia a legare integralmente alla prima lettura è una de‑
finizione di preghiera (Salah) in quanto condizione di intenzione.

Le azioni rimandate o sospese, inclusa questa funzione di scrittu‑
ra, sono reputate dalla propria intenzione (Nyiat) anche come anti‑
doto alla disponibile personale idiosincrasia religiosa; ciò intende 
che nessun essere umano, per questo assunto, è in grado assoluto 
di porre un definitivo giudizio, nemmeno con l’ausilio dell’istinto 
della volontà anche comune e associativa che assumerebbe egli stes‑
so attraverso un identità penetrante delle intenzioni altrui, metten‑
do cioè se stesso in comparazione a Dio, l’Unico in grado di poterlo 
fare, laddove l’improprio giudizio e quindi l’irragionevole e ingiu‑
sto atto se acconsentito, parrebbe produrre instabilità celandosi nel‑
la non moralità. Questa asserzione, se da un lato caratterizza il dog‑
ma portando lo stato metafisico quale possibile riferimento (dema‑
terializzazione del Testo Sacro come Parola di Dio) dall’altro dona 
il termine unico all’Uomo stesso, attivando movimento e azione. 
L’energia, in questo caso primaria, deve avere – come può avere so‑
lo in grazia di Dio – un etimo legato al vento, al sole in quanto Luce 
(geotermia) e non a caso offrirsi al riparo adeguato per favorire l’in‑
trospettiva disanima delle situazioni e delle circostanze (esercizio di 
primordiale caccia indice di reattività veemente e finanche violenta) 
in relazione evidente all’esuberanza dell’istinto umanoide associata 
(per questo saggio prospettico) all’Uomo sottomesso (muslim) a Dio 
Allah, Il Potente, l’Unico, l’anti‑mito, per incidere una visuale occi‑
dentale (la Luce ci avvolge costantemente; aprire gli occhi è una sem‑
plice dimostrazione di cosa perdiamo quando cerchiamo con que‑
sto gesto di nascondere l’anima: il sole, la pioggia, le nostre coltri…).

“Egli è Colui che eleva ai livelli più alti, il Padrone del Trono. Invia il 
Suo Spirito su chi vuole tra i Suoi servi così che questi possa avvertire del 
Giorno dell’Incontro.”

(Sacro Divino Corano Sura 40:15)



20	 Esordio (… da quale mondo?)

Non ci sono altresì ragioni che non permettano di condividere e an‑
che rielaborare l’atto umano compiuto attraversando l’intenzione 
dell’atto di responsabilità fruttuoso della propria introspezione di 
sottomesso: nulla di questo scritto è possibile e degno e comprensibi‑
le se dovesse non appartenere a questa descrizione.

Rilke1 pensò, scrisse e fece parlare di sé nella fervente “sete di Dio” 
personale, manifestando la bellezza estrema, individuando un limi‑
te dell’umano:

“[…] la povertà del paesaggio è lo specchio di quella del nostro sguardo”.

Un “limite dell’umano” è evidenziato splendidamente in queste 
parole, per cui non è possibile, per quanto la caratterizzazione raz‑
ziale ci distingua, vivere nell’interezza pura, dove il vissuto com‑
prende e attraversa le presunte e promiscue verità raggiunte con fa‑
tica e incomprensione.

Le correlate contraddizioni – citando il grande filosofo Pascal – 
parafrasandone la forma e declinando l’uso improprio del termine 
nel letterario situazionista per suggellare l’attività umana quale de‑
gna di modifica in permanente contraddizione con il Testo Sacro, 
sono il prodotto dei nostri conflitti causati dal proprio ego (l’Io) e 
contraddistinguono le persone ricche di intenzioni non appurate dal 
vincolo religioso: quel “essere o non essere”, far propri i significati e 
cioè l’appropriarsi delle parole escludendo le intenzioni pure, divie‑
ne offesa e bestemmia in una sequenza temporale. Non ci sono gradi 
di valutazione, esiste un solo istinto puro che è vincolo di vita, quello 
che vediamo apparire ma non è possibile osservare. 

Le nostre scelte preferiscono tuttavia una via di facile percorribili‑
tà: quello che è difficoltoso, nella introspezione, viene associato co‑
me “mistero” (agnostico dubbio) e viene data spiegazione altra. La pa‑

1 Rainer Maria Rilke (Praga, 4 dicembre 1875 – Montreux, 29 dicembre 1926), 
poeta tedesco.



Esordio (… da quale mondo?)	 21

rola stessa diviene irriconoscibile e così avviene (senza coscienza) la 
“non parola” propria del “non linguaggio” divino, rendendo in que‑
sto modo difficoltosa la percezione della Unica Verità o peggio, fa‑
cendo deviare l’umana idea pre costituitasi dall’essenza stessa (Verità 
Una  “Kalima” لا إله إلاّ اّلل محمد رسول اّلل).

[I silenzi non appagano il mio corpo. Andate da me; via… Verso Dio.
Non sia questo veicolo e manifestazione per esso: la saggezza è silente ed 
esente da maestri vicari come venne chiarito; maggiore diviene in pros‑
simità di Dio, dove per un attimo è possibile percepire uno dei signifi‑
cati del tempo, percepito come non infinito strumento steso sopra noi, 
animali, vegetali e tutto, rendendo sì finito il tutto e precisamente defi‑
nito circoscrivendo la vita.
Il potere di sfumare, assottigliare, diradare e dissolvere fino ad annullare 
il nostro ricordo e fino a cancellarlo definitivamente, rende il tempo bre‑
ve e lungo, lungo e breve: quanto è durato il nostro amore? Quanto ab‑
biamo vissuto? Questa condizione imposta e ordinataci in “quel giorno” 
ci ha fatto vivere nel tempo, nel tempo ridimensionato a nostro…
Ma lo “spazio mentale” umano non regge questa condizione e non esiste 
sfida già persa in partenza; nelle “piccole cose” e nei “brevi momenti” la 
Luce abbaglia: non coprite gli occhi con le miserie materiali.
Lascerò una traccia…]



22

Lo studio (primo)

Dal momento che “il fedele è lo specchio del fedele” (al‑Mu’min 
mir’ at al Mu’min) nel disegno di Dio, il “servitore fedele” (‘abd 

al‑mu’min) non è altri che colui il cuore è divenuto riflesso dell’Eter‑
no, rispecchiante de l’Infinito.

E, nel mentre, il cugino del Profeta Maometto [la Pace su di Lui] 
l’Imam Ali ha detto: “La Conoscenza consiste nello svelamento 
delle Glorie della Maestà divina (subuhat al‑jalal) laddove il suo 
punto estremo è lo stupore nella Gloria (Kibriya) di Allah (…)” il 
centro di riferimento e ritorno all’umana imperfetta condizione è 
la frase del Califfo Abu Bakr as‑Siddiq: “L’impotenza a raggiungere 
la comprensione è la comprensione” (al‑’ajz ‘an dark al‑idrak idrak) 
tradotto, infine, con: “Chi dunque conosce se stesso, conosce il suo 
Signore!” (Man ‘arafa nafsahu ‘arafa rabbahu)2.

L’Uomo dunque, secondo il Sacro e Divino Corano, è l’unico es‑
sere ad aver accettato il peso del “deposito di fiducia” (amana) ri‑
fiutato dai Cieli e dalla Terra e, ciò va posto in relazione con quan‑
to viene detto in una tradizione santa (Hadith Qudsi): “I Cieli e la 
Terra non MI contengono, ma MI contiene il cuore del Mio servi‑
tore fedele: Me”.

Non si tratta dell’Io egocentrista filosofico ma, per quanto stabili‑
to, è “la parte di me” che deve intendersi con l’affermazione che: “Al 
di fuori di Dio, a nessuno è consentito di dire Io (ana)”.

2 Narrazione del Profeta dell’Islam Maometto [La Pace su di Lui] sulla base 
dello svelamento intuitivo.



Lo studio (primo)	 23

Valori e propositi tutt’altro che incerti: riflessioni. Momenti che 
includono altri momenti e tutti. Connessioni di una parte della Lu‑
ce che ci viene in soccorso per qualche istante e che si avvicina al‑
la idea di sé, ma, in una forma più completa in quanto attraversata 
dalla Luce divina.

–	non è possibile vedere quello che non è possibile. Vedere per ve‑
dere, possibile per possibile perché è possibile vedere;

–	[…] e il tempo indivisibile dallo spazio. Spazio senza barriere. 
Tutto quello che ci resta!;

–	[…] i movimenti delle nuvole si uniscono e diventano materia;
–	[…] nessuna ricerca porta lontano dalla intenzione di volontà; 

osservazione è volontà, non è intenzione di ricerca;
–	[…] racchiusi dentro il pianeta Terra i vari elementi dei Regni in 

costante relazione alla persona; tutte le relazioni sono legate con 
l’Uno – Dio‑, dove la connessione è costante attraverso la pre‑
ghiera ininterrotta. Gli eventi e le combinazioni semplici provo‑
cano “movimenti” e cioè vissuto;

–	[…] la dimostrazione della irrazionale algebrica su un piano, si 
evince in due e uno che formeranno sempre uno.
[2;1 -> #3(=1) oppure 2 in 3= 1].

“Non aveste modo di nascondervi alle vostre orecchie, ai vostri occhi e 
alla vostra pelle, perché non vi vedessero e non testimoniassero contro 
di voi. Avete pensato che Dio non sapesse molto di quel che andavate fa‑
cendo e, quel pensiero sul vostro Signore vi ha distrutto e ormai siete fi‑
niti in perdizione”.

(Sacro Divino Corano Sura 41:22, 23)



24

Cenni storici (motivazioni sepolte)

Il rapporto di preferenza per questo saggio, è avvertito e individua‑
to nelle distinte moderne società occidentali in funzione di quelle 

orientali in cui l’Islam è fiorito; per quanto risulterebbe attendibile 
e comprensibile in questa proposta, le origini e gli sviluppi delle re‑
ligioni cosiddette abramitiche, vengono riprese nell’inevitabile evi‑
denza di caratterizzazione generica e approssimazione teologica e so‑
ciologica della lettura contemporanea, appropriatasi nell’ostinazione 
antistorica e nella produzione assistita di definizioni di natura esca‑
tologica finalizzata a promuovere studi e riflessioni subordinati alla 
cronaca degli eventi.

Ebrei, Cristiani e Mussulmani, nell’ordine storico‑cronologi‑
co di presenza, affrontano e affrontano se stessi forzosamente in 
ogni epoca conosciuta in grazia di una generica natura belligeran‑
te; attraverso alcune similitudini di intimo pensiero atto a dirige‑
re o mascherare attraverso una presunta “Pax Populi, Pax Dei” mo‑
dernista, essi applicano, hanno applicato, a vicenda, la loro supre‑
mazia teologica e teocratica che invero è irrealizzabile nel nostro 
tempo per i presupposti dogmatici di ordinamento di pensiero‑ve‑
rità inscritti nelle rispettive Scritture Sacre e di cui oggi è difficol‑
toso seguire il verso civile in presenza di una guida umana. Se cor‑
rettamente individuate nel non prammatismo le ragioni di questo 
libro, per quanto appena esposto, si avranno chiare le impossibilità 
di elaborazione ordinaria dei pensieri relativamente alle tre grandi 
religioni monoteiste, pur nella costante escatologia dell’ab aeterno 
“Giorno del Giudizio” (Yawmal‑Din) e “Vita oltre la Vita” (escato‑



Cenni storici (motivazioni sepolte)	 25

logia giudaica) certamente eventi percepiti da ognuna di queste re‑
ligioni.

Tuttavia, appurato che ogni individuo non porta con sé, vivendo, 
la rivelazione del (proprio) Giudizio, la disciplina regolatrice della 
convivenza delle masse, secondo i sommi criteri conosciuti e rivela‑
ti nelle religioni del Libro, deve essere collocata nel contesto della 
modernità in cui vi è l’applicazione, erigendo una barriera all’uni‑
versale conformismo dilagante dettato dal potere finanziario lega‑
to al consumo: questa attività mercificatrice è, rimane oggi, quella 
revisione fuori controllo dei valori etici e morali che si presta come 
combustibile destabilizzante, adatta unicamente per l’autodistru‑
zione del sé, sostituendo prematuramente il naturale e vitale potere 
decisorio delle persone per alimentare il suo processo corrosivo at‑
traverso le “aspettative crescenti”.

Il pericolo per il Popolo di Ismaele3 di una implosione devastan‑
te, per altro già in atto nella vasta comunità cristiana e specialmen‑
te cattolica è, deve essere, evitato per l’Islam, senza per altro desta‑
bilizzare il processo che vede la religione di Allah come l’evoluzio‑
ne delle altre, tenendo altresì in considerazione una temibile azione 
di controllo del corrente male moderno e sottoponendo il suo svi‑
luppo a profonde critiche, prestando nondimeno attenzione alla vi‑
ta terrena delle persone, la quale rimane naturalmente breve e sacra.

I segni lasciati vanno riletti nel tempo che ci appartiene per deter‑
minare con approssimazione il cammino e i sentieri limitrofi della 
convivenza, ponendo la fiducia massima nella Fede al richiamo (av‑
vicinamento) del divino e al di sopra delle difficoltà stesse incontra‑
te nel percorso; nel mentre, le vicissitudini portano ad accomoda‑
re per esigenza materiale sopraggiunta sotto forma di “preferenza 
istintiva” la vita terrena, intesa questa come luogo di sopravvivenza 
per il suo transitorio corso.

3 Ismaele (Ebraico יִשְמָׁעֵאל, in arabo: ‎إسماعيل, Ismāʿīl) è un personaggio biblico, 
uno dei figli del patriarca Abramo (Wikipedia.org).



26	 Cenni storici (motivazioni sepolte)

[L’importanza della cristologia islamica, fu resa preferibile all’ebraismo 
persecutorio dei profeti come lo fu la percezione indistinta e pagana, sac‑
cheggiatrice e pirata, affine ai Saraceni, Normanni e Slavi e confusa con 
l’Islam; la posizione prammatica che accetta l’Islam come “Legge”, quasi 
a patto di non belligeranza (instrumentum regni) è inadeguata per que‑
sta comprensione e non del tutto attendibile per l’assunto. La percezio‑
ne di una “civiltà mussulmana” che ha creato su basi greche una scienza 
razionale e naturalista in contrapposizione alla “speculazione” occiden‑
tale (potentia Dei absoluta) in uno spirito mondano di società priva di 
chierici, è la sola e unica ragione che comprende un (per) corso propor‑
zionato al ciclo del tempo della vita umana; è la sola (pura) ragione che 
non si adegua ma avvalora fedelmente le Scritture proprie senza conve‑
nienze di sorta.
La traduzione del testo biblico usato ai tempi dell’ultimo Profeta Mao‑
metto [l.P.s.d.L.] è lo stesso riferimento per gli Ebrei dell’Antico Testa‑
mento e dei Cristiani del Nuovo: la differente coscienziosa trasposizio‑
ne del Verbo, è che Maometto [l.P.s.d.L.] riconosce le “altre Fonti” quali 
attendibili e vere accanto al Corano laddove il presunto “isolamento lin‑
guistico” dello stesso che lo rende riconosciuto e proprio degli ismaeliti, 
lascia intatta l’universalità della dottrina evangelica rimanendo all’ester‑
no da possibili coinvolgimenti di “falsificazione” dei traduttori, man‑
tenendo cioè saldamente espressioni e formule efficaci. È dunque d’ob‑
bligo, qui, soffermarsi e in un cerchio ristretto di quel tempo eventual‑
mente, sugli scritti di Guglielmo da Tripoli in Siria4, sugli studi di Nico‑
la Cusano5 e sulle ingenue intuizioni dell’intellettuale laico Enea Silvio 
Piccolomini6 (Papa Pio II, in seguito) per mantenere quel dialogo pos‑
sibilmente esente in linea teorica di principio dalle Crociate ancora vi‑
ve e non solo nell’immaginario semplificazionista moderno. Dalle oggi 
riconosciute basi della “Riforma protestante” tratteggiate dagli ordina‑
ti appunti del Papa e della sua particolare, suggestiva e singolare Epistola 
al sultano turco Maometto II (Epistola ad Mahometem) – per altro mai 
spedita – e dalle opere concettuali del Cusano dove troviamo addirittu‑
ra esempi di geometria applicata per spiegare il limite della ragione uma‑
na che non può andare oltre il finito e che, oltre, di fronte all’infinito, 
non può che annullarsi (al cospetto di Dio, in umana vita è impossibile – 

4 Guglielmo di Tripoli (Siria, 1220 ca. –?; frate dominicano).
5 Nikolaus Krebs von Kues (Kues, 1401 – Todi, 1464).
6 Papa Pio II (Corsignano – oggi Pienza, 1405 – Ancona 1464).



Cenni storici (motivazioni sepolte)	 27

ed eretico – qualsiasi atteggiamento razionale o, semplicemente, trattasi 
di “congettura”, incompletezza, considerato Dio “infinito”)7, senza spin‑
gersi nella negazione etica erasmiana, è possibile un recupero di matri‑
ce progressista. Quali furono le ragioni speculative, strumentali e di in‑
teresse che determinarono poi il corso degli eventi, non è qui questione 
per l’approfondimento di quello che sarà poi accaduto, quello che la sto‑
ria ha in seguito consegnato. È sufficiente tenere fermo questo periodo 
o, meglio, questo circoscritto lasso (eccessivamente indulgente per l’or‑
dinario pensiero filosofico) concettuale come punto di arresto di un evo‑
luzione e diffusione naturale della Parola di Dio esente da uno specifico 
interesse di parte, facendo propri i seguenti concetti elaborati nel XVII 
secolo e riassunti nella “religione naturale” dall’intellighenzia britanni‑
ca dei “Locke”, “Toland” e “Hume” tra tutti, senza precetti retorici (qui 
si erge il rivoluzionario pensiero?) come ipotesi di accordo tra le genti. In 
questo e per questo e a partire da questo, la sintesi della Verità di Fede 
giudaico‑cristiana intersecata nella perfetta scomposizione delle nozioni 
scientifiche ed economiche bizantine e orientali (persiane, indiane, cine‑
si) per ricomporsi attraverso la conservazione della cultura greco‑elleni‑
sta nel Popolo civile “senza frontiere” arabo‑islamico (Ummah) si abbia 
trovare oggi questa lettura “ri‑edificatrice”]

7 De docta ignorantia (La dotta ignoranza), 1440.



28	 Cenni storici (motivazioni sepolte)

Elaborazione grafica digitale di un pensiero‑verità di Abū l‑Mughīth 
al‑Husayn b. Mansūr b. Mahammā al‑Baydāwī al‑Hallāj



	 29

Tratteggi moderni (premessa)

In riferimento alla “narrazione” Hasan8 catalogata con numero 19 
(Hadith 19) e riportata come: “Ricordati sempre di Allah e te lo 

troverai davanti. Riconosci (Lo) nella prosperità ed Egli ti riconosce‑
rà nell’avversità. Sappi che ciò che ti è mancato non ti era destinato e 
ciò che hai avuto non poteva mancarti. Sappi che la vittoria viene con 
la pazienza, il sollievo dopo l’afflizione e con la difficoltà la soluzione”, 
ispiratrice del Decreto divino ab aeterno circa gli avvenimenti del 
mondo e quindi la predeterminazione di Dio (Allah) degli atti uma‑
ni (Qadar) e, per quanto gli studi meritevoli dei Qadariti (Qada‑
riyya) possano insegnare riguardo la “responsabilità morale” in sot‑
tomissione alla “richiesta obbligata di conoscenza”, la volontà di Dio 
(Allah) è – per quello che in Sua Grazia ora si viene a poter leggere – 
(imperfetta riscrittura; imperfetta lettura) indice dei nostri atti qua‑
le risultato di una scelta.

“[…] e, nel nome del tuo Signore, a tutti chiederemo di rendere conto 
delle loro azioni”.

(Sacro Divino Corano Sura 15:92, 93)

“A Dio non si chiede conto di quel che fa, mentre a loro sarà chiesto conto”.
(Sacro Divino Corano Sura 21:23)

8 Il verdetto finale su una “narrazione” (Hadith), dopo averlo esaminato in tutti i 
suoi aspetti, è determinare se è Sahih (autentico, valido, completo, ottimo), Hasan 
(buono, accettabile), Da’if (scarso, debole) o Maudu’ (contraffatto, falsificato, inven‑
tato, alterato) e dipende certamente da questi fattori (http://www.ajyalitalia.it/).



30	 Tratteggi moderni (premessa)

Tale comportamento che implica una precisa volontà, non ha ragio‑
ne di esistere senza una dedicata pratica di studio che porti eviden‑
temente con il rispetto delle “regole del cuore e della mente” alla co‑
gnizione.

La volontà “esistenziale‑predestinativa” è dogma (Sacro e Divino 
Corano Sura 6:125‑128) e, dalla indissolubile rivelazione/accetta‑
zione con la volontà religioso‑legislativa di cui è matrice, viene sta‑
bilito ogni evento a cui siamo chiamati a vivere. Questo codice di 
vita, nell’ottica della umana imperfezione, assume talvolta aspetti 
disdicevoli, detestabili, riprovevoli e finanche peccaminosi (qui in 
senso lato) ma sempre senza sfuggire alla Suprema Volontà di Colui 
che Conosce e ha predestinato tutto.

Egli – Iddio – stabilisce e ricompensa con la giusta misura ognu‑
no di noi lo ha interrogato con pazienza, con innocenza e, attraver‑
so qualsiasi strumento di preghiera, la umana pratica ha a disposi‑
zione mezzi che devono fondarsi nella ricerca consapevole e deci‑
sa, effetti comunque di una scelta (la volontà di decidere…) che non 
sia l’espressione di uno stato passivo mentale perché questo impli‑
ca una correlazione con la rassegnazione che pur giudicata da Dio 
e solo da Dio, non eleva, cioè non offre l’esclusività della ricerca co‑
gnitiva necessaria all’Uomo che l’ha avuta in dono per vivere sul‑
la Terra.

L’auto‑consapevolezza come primo passo verso uno stato di liber‑
tà interiore che corre lungo tutta la storia dell’Islam nel paralleli‑
smo con l’esclusivo rapporto Dio‑Uomo senza mediazione, è una 
forma di catalogazione continua e necessaria del quotidiano che 
contiene evidentemente le nostre azioni scisse dalle intenzioni, in 
quanto ogni manovra muscolare è conseguenza di “esigenza biolo‑
gica”, quale fosse quest’ultima una stretta caratteristica distintiva di 
responsabilità del controllo.

La responsabilità degli atti, nella sottomissione islamica, non de‑
ve essere negata o peggio negoziata attraverso una confessione come 
è stabilito per esempio dalla Fede Cristiana ma, deve essere elemen‑



Tratteggi moderni (premessa)	 31

to di vita decisivo per sottoporsi all’obbligo di ordinare il bene e im‑
pedire il male (Al‑amr bi l‑ma’ rùf wa l‑nahy ‘an al‑munkar).

Il monito viene in soccorso:

“Risponderanno: – Siamo rimasti un giorno, o parte di un giorno; inter‑
roga coloro che tengono il computo‑.”

(Sacro Divino Corano Sura 23:113)

Il “libero umano arbitrio”, per il mussulmano, non è negato come 
una erronea e deviata critica moderna concorre ad additare in un 
insinuazione generalista: il “libero arbitrio”, è relegato nella huma‑
na intellighenzia.

Lungo il cammino della vita, il passaggio dall’ordine originario 
del cuore che spinge verso il Divino (Il Mistero) all’ordine della co‑
scienza, è confermato dalla ragione nell’esistenza stessa. Attraverso 
l’espressione della Shahada9, il “pensiero proprio islamico” assume 
la testimonianza che Dio è Uno e che non vi è alcun Dio al di fuo‑
ri di Lui. 

È il passaggio dall’umana innocenza della non‑ragione alla re‑
sponsabilità della ragione, ovvero il passaggio dall’impulso del cuo‑
re alla conferma della cognizione spiegata e viceversa, in un movi‑
mento circolare e costante.

In sostanza, la Fede può essere completa solo se confermata dal‑
la ragione che nasce nel cuore e attinge alla cognizione per ritorna‑
re al cuore. Questo rende responsabile e maggiormente responsabi‑
le il mussulmano che riconosce le separate e unite dimensioni: non 
c’è opposizione tra cuore e ragione, c’è consapevolezza. Ibadah10 è 
il termine esatto che identifica questa forma di distinzione, vero e 

9 La shahāda (الشهادة) è la testimonianza con cui il fedele mussulmano dichiara 
di credere in un Dio Uno e Unico e nella missione profetica di Muhammad 
(Maometto, l.P.s.d.L.).
10 Per approfondire: http://en. Wikipedia.org/wiki/Ibadah.



32	 Tratteggi moderni (premessa)

proprio incarico che deve sospingere e filtrare attraverso la religione 
la propria vita personale terrena e i fatti compiuti.

Con questa premessa, la storia sistematica delle attività umane, af‑
fonda nelle radici etimologiche del temine, dove la ricerca e la co‑
noscenza acquisita tramite indagine si rivelano semplicemente ca‑
ratteristiche peculiari della vita della religione mussulmana che si 
fonda nell’intrinseco progresso degli accadimenti.

–	 (Questi sono i miei piedi, queste sono le mie mani; adesso e so‑
lo adesso sono pronto a essere libero).



	 33

–	

Tratteggi “moderni”

La possibile adduzione del presente capitolo, è rivolta a “Islam e fon‑
damenti del governo” (al‑Islām wa uṣūl al‑ḥukm) principale lavo‑

ro dell’intellettuale padre del secolarismo politico dell’Islam, Ali ‘Abd 
al‑Raziq11, studioso egiziano di “scienze islamiche” (ulūm al‑dīniyya) e 
qāḍī (قاض‎), pubblicato al Cairo nel 1925, anno in cui in Ankara (Tur‑
chia) venne dichiarato estinto l’ultimo Califfo ottomano Abdul Mejid II 
dal neo Presidente Mustafa Kemal detto Ataturk, promulgatore di una 
politica riformatrice che oggi viene denominata “ kemalismo”.

Nessuna congettura escatologica per giungere all’approdo de il 
detto “L’Islam [è] religione e mondanità” (Islām dīn wa dunyā), al 
contrario, si vorrà esercitare tale convinzione per separare le ragioni 
etico‑politiche, tenendo in considerazione la dogmatica “integrali‑
tà” basata sul Testo Sacro della religione islamica. Un percorso assai 
intricato e certamente affollato da insidiosi preconcetti di parte e di 
differenti tradizioni, ma terreno universalmente riconosciuto come 
lo è (in parte) per le altre religioni abramitiche: la promessa nel po‑
tere di Dio e il (per) corso del nostro tempo nella garanzia di questo 
articolo di fede (Allahu a’ lam!).

Intesa come una prova e, null’altro che una prova offerta per com‑
prendere (in umana parte) l’Onnipotenza divina, l’unica e la sola 
determinante ragione è l’essere sottomesso (muslim) a Dio: l’essere 
è sottomesso (cuore mussulmano).

11 Ali Abd al‑Raziq (Abu Jorj, 1888‑1966) è stato un giurista egiziano, oltre che 
un intellettuale e un politologo.



34	 Tratteggi “moderni”

Non si abbia a confondere questi che non sono enunciati come 
una possibile ricerca di mediazione tra la accertata dicotomia che 
incorre negli aspetti secolari della vita (dunya) e, quelli che avven‑
gono e avverranno (dovessero avvenire) oltre la vita stessa (akhira); 
si intenda in vece, nel bene, a voler attendere questa condizionata 
scrittura attraverso la cognizione umana e zenoniana12 come il pos‑
sibile esempio enunciante (in questo caso enunciare è corretto, per‑
ché si tratta di “umano pensiero” esternato) di un percorso sostan‑
zialmente intrapreso percorrendo altri percorsi nello stesso verso, 
non tralasciando cioè “una terza via includente” e/o “una terza via 
complementare”.

È semplicemente l’umano punto di vista in una rappresentazio‑
ne di grafia e, da qui, da questo assunto, quasi a forza, si dovrà at‑
traversare il nostro tempo perché si possa giungere all’accettazione 
del Giorno del Giudizio come unica garanzia (Yawm al‑Dīn) per un 
accoglimento incondizionato della sottomissione alla Legge divina 
(Shari’a)13, la quale, non può essere da contrasto alla umana condi‑

12 Zenone di Elea (in greco: Ζήνων, Zenon; 489 a.C.  – 431 a.C.) è stato un fi‑
losofo greco antico presocratico della Magna Grecia e un membro della Scuola 
eleatica fondata da Parmenide. I paradossi di Zenone ci sono stati tramandati 
attraverso la citazione che ne fa Aristotele nella sua Fisica. Zenone di Elea, di‑
scepolo e amico di Parmenide, per sostenere l’idea del maestro che la realtà è 
costituita da un Essere unico e immutabile, propose alcuni paradossi che dimo‑
strano, secondo questi, l’impossibilità della molteplicità e del moto, nonostante 
le apparenze della vita quotidiana. Le argomentazioni di Zenone costituiscono 
forse i primi esempi del metodo di dimostrazione noto come reductio ad absur‑
dum o dimostrazione per assurdo. Sono anche considerate un primo esempio 
del metodo dialettico, usato in seguito dai sofisti e da Socrate e inoltre furono 
il primo strumento che mise in difficoltà l’ambizione dei pitagorici di ridurre 
tutta la realtà in numeri (Wikipedia.org).
13 Termine generico utilizzato nel senso di “legge” che indica due diverse di‑
mensioni, una metafisica e una pragmatica. Nel significato metafisico, la 
sharīʿah, è la Legge di Dio (Il Corano) e, in quanto tale, non può essere co‑
nosciuta dagli uomini considerando anche la Sunna (Ahadith del Profeta – la 
Pace su di Lui‑). In questo senso, il fiqh, la scienza giurisdizionale, rappresenta 



Tratteggi “moderni”	 35

zione che genera (essere ed esistere), in quanto essa stessa è l’essere e 
[è] l’esistere.

Un segno intraprendente di posizione (khuṭba) conserva, custo‑
disce e cerca costantemente il significato dell’origine nel significato 
stesso: Shari’a è studio (in vita) per dover attuare l’insegnamento e 
perché questo venga applicato senza contrasto, senza negare i prin‑
cipi della sua stessa natura; con un fare non troppo semplicistico e 
mai di esemplificazione quando il confronto è assunzione di un Te‑
sto Sacro e in concorso con l’altissima considerazione del concetto 
“La sovranità appartiene a Dio” (al‑Hākimiyya li Allah) non vi è e 
non vi si ricerchi per questa scrittura uno studio – per così dire – di 
“mediazione” dell’arguto pensiero di Ali ‘Abd al‑Raziq.

“Altri sono lasciati in attesa del decreto di Allah: li punirà o accoglierà il 
loro pentimento. Allah è audiente, sapiente”.

(Sacro Divino Corano Sura 9:106)

In questa estrema sintesi riportata, l’illustre pensatore arabo, pro‑
spetta – senza promuoverne per altro un attuazione – la separazio‑
ne del “Messaggio per lo Spirito” dalla politica e dai governi, in una 
possibile accusa dei califfati (khilāfa) e imamati (al‑Imaamah) che 
si vogliono assumere il privilegio del sostenimento tout court del‑
la Fede e quindi del (proprio) Popolo (Ummah) anche e soprattut‑
to in una possibile espansione politico‑sociale delle popolazioni fe‑
deli (Umam).

In questa breve analisi postuma, alla luce degli ultimi avvenimen‑
ti, il pensiero di Ali ‘Abd al‑Raziq è inevitabilmente relato alla con‑
danna teorica di e verso una qualsiasi carica istituzionale e quin‑
di governativa non prevista in certa forma nel Nobile Libro (Sa‑

lo sforzo concreto esercitato per identificare la Legge di Dio; in tal senso, la 
letteratura legale prodotta dai giuristi ( faqīh, pl.  fuqahāʾ) costituisce opera di 
fiqh, non di sharīʿa.


